Collectanea Cisterciensia 76 (2014) 207-214
Gertrude SCHALLER, o.cist.

Sainte Gertrude d’Helfta
et la spiritualité cistercienne*

Comment ai-je pu accepter de vous parler de sainte Gertrude ici a
Citeaux, dans la maison de Dom Olivier, le grand spécialiste, ami et
quasi confident de notre sainte cistercienne? Moi-méme, je la
fréquente depuis que je porte son nom, mais sans aucune prétention
de la connaitre a fond. Si je vous parle aujourd’hui, c’est par grati-
tude envers elle, qui toujours de nouveau m’entraine vers la louange
de I’Ami bien-aimé. Je vais donc me demander avec vous, si et, si
oui, comment Gertrude vit de la spiritualité cistercienne.

Pendant longtemps, Gertrude la grande était généralement consi-
dérée et présentée comme moniale bénédictine. Et les Cisterciennes
ont eu quelque mal a la faire reconnaitre comme 1’une d’entre elles.
Si nous examinons I’iconographie de sainte Gertrude, elle fut le plus
souvent représentée en habit noir de bénédictine.

Grace aux historiens, nous savons aujourd’hui que c’est le Comte
Bourchard de Mansfeld en Saxe, qui a fait venir des « Sceurs grises »
de Halberstadt pour fonder un monastére proche de son chateau.
«Sceurs grises », c’est ainsi qu’on appelait alors les Cisterciennes en
se référant a la couleur de la laine a 1’état naturel, non blanchi, de
leur habit. Le x111° si¢cle a vu d’innombrables fondations de monas-
téres de moniales qui toutes désiraient &tre intégrées dans un des
Ordres masculins florissants a cette époque : cistercien, prémontré,
dominicain. Un grand nombre de communautés furent incorporées
dans 1’Ordre cistercien. Or, pour étre incorporée, une communauté de
moniales avait besoin d’une abbaye de moines dont le pére abbé en
devenait le pére immédiat, chargé de leur donner un moine confes-
seur et au moins un frére convers ou un moine pour s’occuper de la
gestion de leurs terres. Rapidement les demandes d’incorporation des
fondations cisterciennes féminines ont dépassé les possibilités des

* Conférence donnée & Citeaux, le 9 avril 2014, lors de ’assemblée générale de 1’ Associa-
tion pour le rayonnement de la culture cistercienne. Nous avons conservé le style oral de
I’exposé.



208 Gertrude Schaller, o.cist.

abbayes de moines pour y correspondre. Le chapitre général de 1229
a alors décidé de ne plus incorporer désormais de nouvelles commu-
nautés de moniales, mais de leur permettre d’adopter les us et cou-
tumes cisterciens et de vivre dans 1’esprit de 1’Ordre. C’est ce qui est
arrivé aux moniales de Mansfeld, qui ont transféré leur monastére
par deux fois, avant de s’établir a Helfta en 1258, sous la jeune
abbesse Gertrude de Hackeborn, qui n’avait alors que 26 ans. Une
personnalité extraordinaire ! La, elle a fait construire une église dans
le style cistercien : chevet plat orienté vers 1’est aux trois vitraux en
lancette. C’est la seule facade restée intacte au moment de la refon-
dation d’Helfta en I’an 1999, émouvant témoin architectural du
projet cistercien de la jeune communautg.

Il est manifeste que 1’abbesse Gertrude de Hackeborn a considéré
comme une priorité d’offrir a ses moniales une solide formation, en
rien inférieure a celle des clercs et des moines. Nous savons que les
monastéres féminins furent quasi les seuls lieux de scolarisation pour
fillettes et jeunes filles. C’est ainsi que la petite Gertrude de 5 ans fut
confiée aux moniales d’Helfta. Etait-elle orpheline ? On le suppose,
puisque personne n’a jamais parlé de ses origines. Elle a eu la chance
providentielle d’avoir comme éducatrice et enseignante Mechtilde de
Hackeborn, sceur de sang de I’abbesse Gertrude. Treés douée, la petite
Gertrude a parcouru le trivium et le quadrivium, formation de base,
soit des écoles monastiques, soit des écoles cathédrales. Elle est ainsi
arrivée a une maitrise de la langue latine qui lui a ouvert 1’accés a la
Bible et a une large part de la littérature classique, patristique et
théologique que Mechtilde, sa maitresse, encouragée par I’abbesse, a
eu soin d’acquérir ou de faire copier.

Parmi les auteurs lus figurent avant tout saint Augustin et saint
Grégoire le Grand, que Gertrude invoque avec saint Benoit dans une
litanie des Saints faisant partie du quatriéme de ses Exercices, celui
de « I’ame faisant profession a Dieu », mais aussi saint Jérome et les
ccuvres de Hugues de Saint-Victor. Les sermons de saint Bernard,
surtout les Sermons sur le Cantique des cantiques, sont souvent cités
explicitement notamment le sermon 61. Quelques expressions
laissent deviner que le Traité de de La Contemplation de Dieu de
Guillaume de Saint-Thierry, attribué longtemps a saint Bernard, était
¢galement connu. C’est a ces mémes sources que se sont abreuvées
les premieres générations des moines cisterciens eux-mémes. Tout
cela prouve que la communauté d’Helfta était animée par I’esprit de
Citeaux. La jeune Gertrude, docile, douée, avide de savoir et de
connaissance €tait grandement stimulée par ’ambiance studieuse de
sa communauté, mais participait néanmoins aussi aux travaux dans
les champs et les jardins.



Sainte Gertrude d’Helfta et la spiritualité cistercienne 209

Helfta et la régle de saint Benoit

A Ulinstar de leurs fréres cisterciens, les moniales d’Helfta ont
suivi la régle de saint Benoit comme le chemin de retour des enfants
de Dieu de la région de la dissemblance vers la terre promise de la
ressemblance, chemin de retour du fils — Gertrude traduit « fille
perdue » — vers la maison du Pére.

Comme leurs fréres, elles ont vécu leur vie monastique que saint
Benoit désigne par le terme « Ecole du service du Seigneur » —
comme « Ecole de I’amour ». La Régle est un chemin d’apprentissage
de I’amour qui passe par les profondes vallées de I’humilité, car
humilité et vérité sont le réceptacle pour I’amour divin. L’expression
« profonde vallée » ou « abime » revient d’ailleurs trés souvent sous
la plume de Gertrude, toujours par rapport a sa misére, ses
négligences, ses impatiences, ses défauts, son indignité.

L’échange extraordinaire entre plusieurs moniales, dont Gertrude
et Mechtilde, sur leurs expériences intérieures et leurs témoignages
consignés par écrit laissent supposer que la communauté d’Helfta
favorisait I’amitié¢ entre sceurs, amitié qui avait sa source dans I’ami-
tié avec le Seigneur Jésus, I’Ami par excellence, et comme but, la
mise en commun des dons recus, dont parle Baudouin de Ford, par
les unes et les autres. « Toute amitié » pourtant, « qui n’avait pas son
fondement en Dieu, était écartée » par Gertrude « comme danger
mortel », commente sa sceur biographe. Ont-elles connu 1’ceuvre
d’Aelred de Rievaulx, L’amitié spirituelle? Ont-elles eu
connaissance de la traduction de la parole de saint Jean « Dieu est
amour » par « Dieu est amitié¢ » ? Elles contemplent en effet Dieu
tout proche qui assume notre humanité avec toutes ses blessures, sa
misere, son péché, pour lui faire le don de sa surabondante et tendre
miséricorde et le revétir de sa divine beauté.

L’ceuvre de Dieu, la liturgie est célébrée a Helfta avec soin et
ardeur. Mechtilde est chantre, Gertrude sous-chantre. La liturgie pré-
parée par la lectio divina est méme le lieu privilégié de 1’expérience
spirituelle de I’'une et de I’autre, et avant tout 1’Eucharistie. On pour-
rait dire que la liturgie est pour elles la suite de la /ectio—meditatio,
elle est oratio—contemplatio. Elle est pour elles théologie vécue.
Théologie du désir mutuel du Créateur et de la créature, de
I’incarnation du Verbe divin et de la divinisation de 1I’homme.
Théologie de la beauté de la Trinité, de 1’effusion de sa grace et de sa
suppléance a I’humaine imperfection.

C’est donc dans ce climat que Gertrude a vécu et qu’elle a marqué
a son tour par son discret rayonnement. Je ferai référence, dans la
suite, non pas aux cingq volumes de ses (Fuvres spirituelles, mais au



210 Gertrude Schaller, o.cist.

seul volume II', qui contient, dans le livre I du Héraut, mémorial des
largesses de [’amour divin, la biographie de sainte Gertrude, rédigée
par I’une des moniales du groupe des confidentes, et, dans le livre 11,
le récit de Gertrude elle-méme. Elle I’a rédigé sur demande de ses
supérieures, non sans une grande résistance, qui s’est finalement
dissipée au feu de I’Esprit dans la conviction grandissante que la
surabondance des dons regus n’était pas destinée a elle seule, ni
méme a ses seules compagnes d’Helfta. Je citerai quelque peu aussi
le livre des Exercices?, écrit par Gertrude pour aider et stimuler dans
la priére celles et ceux qui ont sollicité son aide.

La biographie de Gertrude

Elle comporte deux phases. De sa naissance, le 6 janvier 1256, féte
de I’Epiphanie, au 27 janvier 1281, donc aprés son 25° anniversaire,
jour ou sa vie passée est bouleversée.

A partir de cette date, sa vie mystique prend son essor. Pendant
quelques mois, elle est encore tiraillée entre ses habitudes et une
nouvelle vie toute centrée sur la présence de Jésus, qui I’attire avec
délicatesse, sans aucune contrainte. Puis elle ne fléchira plus jamais
jusqu’a sa mort, le 17 novembre 1301.

Il y a donc 20 ans entre son arrivée a Helfta comme petite fille de
5 ans et cette rencontre du 27 janvier 1281 qu’elle considére comme
la date de sa conversion et 20 ans de cette date jusqu’a sa mort.

Que se passe-t-il ce jour-1a ? Ecoutons Gertrude elle-méme :

Que I’abime de la Sagesse Incréée interpelle 1’abime de la Toute-
Puissance admirable pour la louange et I’exaltation de la Bonté
merveilleuse qui dans I’excés de ta miséricorde, s’est déversée jusque
dans la vallée profonde de ma misére. J’étais dans la vingt-sixiéme
année de mon age. Ce lundi sauveur précédait la féte de la
Purification de ta Mére trés chaste et tombait, cette année-la, le 27
janvier ; I’heure de choix était, aprés Complies, celle des premiers
instants du crépuscule. Dieu qui es Vérité, d’un éclat surpassant toute
lumiére et cependant, d’une pénétration que n’arréte aucun secret,
ayant résolu de dissiper le nuage épais de mes ténébres, tu mis ta
délicatesse et ta tendresse a apaiser d’abord le trouble dont tu avais
permis que mon cceur fit agité depuis plus d’un mois. Ce trouble, me
semble-t-il, servait ton dessein d’abattre la tour de vaine gloire et de
curiosité élevée dans mon cceur par mon orgueil, qui démentait le
nom et I’habit que je portais ; et tu voulais pourtant, par ce chemin,
me conduire & la connaissance de mon salut. (Heéraut, 11, 1, 1;
SC 139, p. 229)

1. GERTRUDE D’HELFTA, Euvres spirituelles, t. 11 : Le Héraut (Livres I et II) (Sources
Chrétiennes, 139), Paris, Cerf, 1968. Seul, ce volume sera utilisé pour I’exposé.

2. GERTRUDE D’HELFTA, Euvres spirituelles, t. 1 : Les Exercices (Sources Chrétiennes,
127), Paris, Cerf, 1967.



Sainte Gertrude d’Helfta et la spiritualité cistercienne 211

Ce soir-1a, aprés Complies, elle va au dortoir, salue une ancienne
par une inclination de téte et la relevant, voit devant elle Jésus
rayonnant de jeunesse et de beauté qui lui adresse les paroles du
prophéte Isaie du répons Rorate coeli, qu’elle avait chanté pendant
I’Avent : « Bientot viendra ton salut. Pourquoi te consumer de
tristesse ? » « Je te sauverai et te délivrerai, ne crains pas. »
« Reviens enfin a moi, et je t’enivrerai du torrent de ma divine
volupté » (Héraut, 11,1, 2 ; SC 139, p. 231).

A ce moment, Gertrude se découvre séparée de Jésus par une
épaisse et infranchissable haie d’épines. Malgré son grand désir, elle
ne peut aller vers Lui. Alors, c’est lui-méme qui étend la main, sur
laquelle elle pergoit « les joyaux brillants de ses cicatrices », et la
souléve pour la placer a ses cotés. Ici débute son adhésion consciente
de cceur et de volonté au Seigneur, 1’épanouissement du désir qui
devait 1’avoir habitée depuis longtemps, mais contrari¢ par 1’avidité
de son intellect, comme elle le dit au chapitre II de son propre récit :

Je te salue, Sauveur et Lumiére de mon dme. Graces te soit rendues
[...] pour cette grace exceptionnelle par laquelle tu as introduit mon
ame a la connaissance et a la contemplation du fond intime de mon
ceeur dont jusqu’alors, je n’avais pas plus souci — si j’ose dire — que
du dessous de mes pieds. Et voici que j’ai pris attentivement
conscience de tout ce qui dans mon cceur portait offense a 1’extréme
délicatesse de ta pureté, et de tant de désordre et de confusion, qui
faisaient complétement obstacle a ton désir d’y établir ta demeure.
(Héraut, 11, 11, 1 ; SC 139, p. 233)

Le commentaire de cet épisode que fait sa sceur biographe, auteur
du livre I, me semble évoquer le traité de saint Bernard sur 1I’Amour
de Dieu. Voici ce qu’elle dit :

Ayant résolu [...] de lui faire la grace de la mener du visible a
I’invisible, de la vie extérieure a la connaissance spirituelle, le
Seigneur le fit par une révélation spéciale [...] Elle comprit alors
qu’elle était restée loin de Dieu dans la région de la dissemblance, en
s’adonnant avec excés aux connaissances humaines et en négligeant
jusqu’a ce jour d’ouvrir le regard de son esprit a la lumiére des vérités
spirituelles ; attachée trop vivement aux joies du savoir humain, elle
s’était privée de savourer toute la douceur de la vraie sagesse. [...] Le
Seigneur la dépouillant du vieil homme et de ses activités, il la
revétait de ’homme nouveau, créé selon Dieu dans la justice et la
sainteté de la vérité. D’ou dés lors, passée de la rhétorique a la
théologie, ruminant d’une maniére toujours savoureuse tous les livres
divinement inspirés qu’elle pouvait avoir ou se procurer, elle
remplissait son 4me comme jusqu’au bord des plus pertinentes et
douces paroles de la sainte Ecriture. (Héraut, 11,1, 1 ; SC 139, p. 121)

C’est donc par la connaissance d’elle-méme, qui est, selon saint
Bernard, le premier degré de 1’amour, que commence la course



212 Gertrude Schaller, o.cist.

rapide de Gertrude vers une union toujours plus profonde de pensée
et de volonté avec le Seigneur. Les experts de I’ceuvre de saint
Bernard disent que le verset de 1 Co 6, 17 « Celui qui adhére au
Seigneur devient un seul esprit avec Lui » est cité 62 fois dans ses
écrits. Cette adhésion de Gertrude de tout son cceur, de tout son
esprit et de toutes ses forces au Seigneur ne se démentira plus jamais,
méme si elle est consciente de ses défauts, de ses négligences, de son
inadéquation a I’amour miséricordieux qui se répand sans cesse sur
elle, en elle. Elle s’épanouira en compassion avec Jésus devant ses
blessures, en compassion avec ses sceurs et avec beaucoup de per-
sonnes laiques qu’elle s’efforcera d’aider par sa priere, ses conseils
et ses traductions de parties des Saintes Ecritures et d’autres écrits ;
Cette compassion est, selon Bernard, le deuxiéme degré de I’amour.

Chaque chapitre de ce livre II commence par une louange, une
action de grace pour la surabondante grace regue, encore et encore,
dans ce qu’elle appelle « les marécages glissants de mon ame », les
souillures de mon cceur, « le cloaque que je suis », etc., puis le récit
d’une nouvelle expérience d’amour, qu’elle termine par le désir de
mieux correspondre « a I’excessive tendresse de Dieu », par une plus
profonde union de sa volont¢é avec la sienne. Nous pouvons
découvrir 1a ce que saint Bernard désigne par le troisiéme degré de
I’amour : aimer Dieu a cause du bien qu’ll nous fait. Ainsi, elle sera
souvent conduite au désir de se perdre en Dieu, « la resplendissante
et toujours tranquille Trinité » pour entrer dans cette Unité inalté-
rable, ce qui est le quatriéme degré de I’amour.

Nous connaissons tous, je pense, le sermon de Bernard sur le
Cantique des cantiques, ou il parle des visites du Verbe. Gertrude en
parle non pas en général, mais de maniére trés concrete. Elles lui ar-
rivent a I’improviste au souvenir d’une Parole de 1’Ecriture montant
de la mémoire, entendue ou lue « au moment de me coucher, au
réfectoire a la collation du soir », pendant un office liturgique,
pendant qu’elle est couchée, malade. J’aimerais assister avec vous a
I’une de ces visites que je trouve particuliérement saisissante. Nous y
voyons, comment agit en elle une Parole écoutée au cours de la
liturgie et ce que Bernard entend par 1’expression « visite du
Verbe ». Je cite 1’essentiel de ce chapitre 6 du livre II en omettant la
louange initiale et I’affirmation de son indignité, qui ouvrent quasi
chacun de ses chapitres.

Je désire pendant cet exil de mon pélerinage terrestre, retracer autant
que je le puis ces béatifiantes délices et ces suavités si douces, par
lesquelles « celui qui adhére a Dieu devient un seul esprit avec lui »
(1 Co 6, 17). Il m’a été donné, a moi pauvre grain de poussiére, de
savourer quelques gouttes de cette béatitude infinie si abondamment
répandue, et c’est ce que je vais raconter ici.



Sainte Gertrude d’Helfta et la spiritualité cistercienne 213

C’était en cette nuit sacrée [la nuit de Noél] ou les cieux parurent
distiller le miel, lorsque la douce rosée de la Divinité descendit sur la
terre, mon ame comme une toison sur 1’aire de la communauté
s’efforgait, dans sa méditation, d’étre présente et comme active, par
une attentive piété, a cette naissance divine ou la Vierge enfanta un
Fils, vrai Dieu et vrai homme. Presqu’en un éclair tenant du prodige,
elle comprit comment lui était offert et recu par elle comme en un
lieu du cceur ce faible Enfant venant de naitre et qui était, sans le
paraitre, «le don souverainement parfait, vraiment le don par
excellence » (Jc 1, 16). Tandis que mon ame le tenait en elle, elle
parut soudainement se transformer entiérement en la méme couleur
que lui, si on peut appeler couleur ce qui ne peut étre assimilé a
aucune qualité matérielle. Alors mon dme eut comme I’intelligence
ineffable de ces mots: « Dieu sera tout en tous» (1 Co 15, 28)
pendant qu’elle se sentait en possession de 1’aimé, recu au plus intime
d’elle-méme, et qu’elle se réjouissait que ne lui manquat point cette
présence bénie de I’époux aux caresses pleines de charmes. Aussi
s’abreuvait-elle avec une insatiable avidité a des paroles comme les
suivantes qui €taient comme une coupe de miel présentée par le
Seigneur : « De méme que je suis la figure de la substance du Dieu
Pére » (He 1, 3) par nature divine, ainsi tu seras la figure de ma
substance par ta nature humaine recevant en ton ame déifiée les
rayons de ma divinité comme 1’air ceux du soleil ; pénétrée comme
jusqu’a la moelle par leur action, tu deviens capable d’une plus
grande union avec moi. » (Heéraut, 11, vi, 1-2 ; SC 139, p. 257-259)

Avec Gertrude, nous sommes dans le climat du Cantique des can-
tiques dans toute sa poésie et sa dramatique. De maniére trés person-
nelle, elle a assimilé ’enseignement de Bernard dans ses sermons.
Nous rencontrons chez elle bien des termes du vocabulaire bernardin
comme, par exemple, les couples misére/miséricorde ; dissemblance/
ressemblance ; les verbes former, déformer, réformer, transformer,
conformer ; aspirer, respirer ; le bouquet de myrrhe.

Ce qui constitue le lieu central ou se rencontrent Bernard et
Gertrude, ce sont certainement les plaies du Christ, surtout la blessure
du cceur. Au chapitre 1v du livre II, elle reproduit une priere qu’elle
aimait réciter souvent :

O trés miséricordieux Seigneur, grave en mon cceur tes plaies divines
au moyen de ton précieux sang, afin que j’y lise a la fois, et tes
douleurs et ton amour. Que le souvenir de tes blessures reste a jamais
dans le secret de mon cceur, pour y exciter une ardente compassion et
y allumer le feu de ton amour. Fais-moi sentir le vide des créatures, et
sois seul la douceur de mon ame. (Héraut, 11, 1v, 1 ; SC 139, p. 243)

Quelque temps plus tard,

Il me fut donné de connaitre spirituellement que tu venais d’imprimer
les stigmates de tes trés saintes plaies sur des places réelles de mon
cceur. Par ces blessures, tu as guéri mon ame, et tu m’as présenté la



214 Gertrude Schaller, o.cist.

coupe qui contient le nectar de I’amour. (Héraut, 11, 1v, 3 ; SC 139,
p. 245)

Gertrude a fait sien ce que dans le sermon 61 sur le Cantique,
Bernard applique a I’Eglise.

Elle n’a pas rougi de I’ignominie de la croix, elle n’a pas pris en
horreur la brilure de la Passion, elle ne s’est pas détournée des
blessures livides du Seigneur. Elle se complait méme dans les
blessures du Christ avec toute sa ferveur et y demeure par une
méditation continuelle. Si elle entend ces paroles : « Ma colombe
dans les trous du rocher », c’est qu’elle se tient dans les blessures du
Christ avec toute sa ferveur et une méditation continuelle. (SCt 61, 7 ;
SC 472, p. 255)

Cette thématique mériterait une conférence de plus. Pour aujour-
d’hui, terminons par les paroles d’action de grace de Gertrude elle-
méme concernant les faveurs divines regues qu’elle exprime dans le
chapitre xxii1 du livre II :

Parmi ces faveurs, il en est deux que je place au-dessus des autres : la
premiére est I’empreinte que tu as formée sur mon cceur, par les
splendides joyaux de tes plaies sacrées. La seconde est cette blessure
d’amour si profonde et si efficace que (dussé-je vivre mille ans dans
le plus complet délaissement) je goliterais sans cesse un bonheur
ineffable au souvenir de ces deux bienfaits. IIs me seraient a chaque
heure une source suffisante de consolation, de lumiére et de gratitude.
(Héraut, 11, xx111, 7 ; SC 139, p. 337)

Aussi Gertrude ne tarit pas d’action de grace et de louange. Je
considére sainte Gertrude comme un génie de louange, et ses sept
Exercices comme sept symphonies musicales a la louange de
I’intarissable torrent d’amour de la Trinité divine. Toute sa créativité
littéraire est au service de cette musique qui jubile et chante a la
gloire du Dieu de miséricorde et de tendresse et ainsi elle essaie de
Lui rendre amour pour amour. Elle va jusqu’a prier le Seigneur

de s’offrir & lui-méme un sacrifice de jubilation, dans la joie festive
de son amour, et que le Christ, le doux joueur de cithare, chante la

premiére partie, s’accompagnant de 1’organon de sa divinité et de la
cithare de son humanité. (Exercices, V1, 1. 423-426 ; SC 127, p. 231

Le ministére de Gertrude de toujours et pour toujours est d’y asso-
cier une multitude d’ames a la louange de la gloire de sa surabon-
dante grace.

Abbaye de la Maigrauge Gertrude SCHALLER, o.cist.
Chemin de I’Abbaye, 2 abbesse émérite
CH - 1700 FRIBOURG



