
Collectanea Cisterciensia 76 (2014) 207-214 
Gertrude SCHALLER, o.cist. 

Sainte Gertrude d’Helfta  
et la spiritualité cistercienne∗ 

omment ai-je pu accepter de vous parler de sainte Gertrude ici à 
Cîteaux, dans la maison de Dom Olivier, le grand spécialiste, ami et 
quasi confident de notre sainte cistercienne? Moi-même, je la 
fréquente depuis que je porte son nom, mais sans aucune prétention 
de la connaître à fond. Si je vous parle aujourd’hui, c’est par grati-
tude envers elle, qui toujours de nouveau m’entraîne vers la louange 
de l’Ami bien-aimé. Je vais donc me demander avec vous, si et, si 
oui, comment Gertrude vit de la spiritualité cistercienne.  

Pendant longtemps, Gertrude la grande était généralement consi-
dérée et présentée comme moniale bénédictine. Et les Cisterciennes 
ont eu quelque mal à la faire reconnaître comme l’une d’entre elles. 
Si nous examinons l’iconographie de sainte Gertrude, elle fut le plus 
souvent représentée en habit noir de bénédictine.  

Grâce aux historiens, nous savons aujourd’hui que c’est le Comte 
Bourchard de Mansfeld en Saxe, qui a fait venir des « Sœurs grises » 
de Halberstadt pour fonder un monastère proche de son château. 
«Sœurs grises », c’est ainsi qu’on appelait alors les Cisterciennes en 
se référant à la couleur de la laine à l’état naturel, non blanchi, de 
leur habit. Le XIIIe siècle a vu d’innombrables fondations de monas-
tères de moniales qui toutes désiraient être intégrées dans un des 
Ordres masculins florissants à cette époque : cistercien, prémontré, 
dominicain. Un grand nombre de communautés furent incorporées 
dans l’Ordre cistercien. Or, pour être incorporée, une communauté de 
moniales avait besoin d’une abbaye de moines dont le père abbé en 
devenait le père immédiat, chargé de leur donner un moine confes-
seur et au moins un frère convers ou un moine pour s’occuper de la 
gestion de leurs terres. Rapidement les demandes d’incorporation des 
fondations cisterciennes féminines ont dépassé les possibilités des 
 __________________  

∗ Conférence donnée à Cîteaux, le 9 avril 2014, lors de l’assemblée générale de l’Associa-
tion pour le rayonnement de la culture cistercienne. Nous avons conservé le style oral de 
l’exposé. 

C 



208 Gertrude Schaller, o.cist. 

abbayes de moines pour y correspondre. Le chapitre général de 1229 
a alors décidé de ne plus incorporer désormais de nouvelles commu-
nautés de moniales, mais de leur permettre d’adopter les us et cou-
tumes cisterciens et de vivre dans l’esprit de l’Ordre. C’est ce qui est 
arrivé aux moniales de Mansfeld, qui ont transféré leur monastère 
par deux fois, avant de s’établir à Helfta en 1258, sous la jeune 
abbesse Gertrude de Hackeborn, qui n’avait alors que 26 ans. Une 
personnalité extraordinaire ! Là, elle a fait construire une église dans 
le style cistercien : chevet plat orienté vers l’est aux trois vitraux en 
lancette. C’est la seule façade restée intacte au moment de la refon-
dation d’Helfta en l’an 1999, émouvant témoin architectural du 
projet cistercien de la jeune communauté. 

Il est manifeste que l’abbesse Gertrude de Hackeborn a considéré 
comme une priorité d’offrir à ses moniales une solide formation, en 
rien inférieure à celle des clercs et des moines. Nous savons que les 
monastères féminins furent quasi les seuls lieux de scolarisation pour 
fillettes et jeunes filles. C’est ainsi que la petite Gertrude de 5 ans fut 
confiée aux moniales d’Helfta. Était-elle orpheline ? On le suppose, 
puisque personne n’a jamais parlé de ses origines. Elle a eu la chance 
providentielle d’avoir comme éducatrice et enseignante Mechtilde de 
Hackeborn, sœur de sang de l’abbesse Gertrude. Très douée, la petite 
Gertrude a parcouru le trivium et le quadrivium, formation de base, 
soit des écoles monastiques, soit des écoles cathédrales. Elle est ainsi 
arrivée à une maîtrise de la langue latine qui lui a ouvert l’accès à la 
Bible et à une large part de la littérature classique, patristique et 
théologique que Mechtilde, sa maîtresse, encouragée par l’abbesse, a 
eu soin d’acquérir ou de faire copier.  

Parmi les auteurs lus figurent avant tout saint Augustin et saint 
Grégoire le Grand, que Gertrude invoque avec saint Benoît dans une 
litanie des Saints faisant partie du quatrième de ses Exercices, celui 
de « l’âme faisant profession à Dieu », mais aussi saint Jérôme et les 
œuvres de Hugues de Saint-Victor. Les sermons de saint Bernard, 
surtout les Sermons sur le Cantique des cantiques, sont souvent cités 
explicitement notamment le sermon 61. Quelques expressions 
laissent deviner que le Traité de de La Contemplation de Dieu de 
Guillaume de Saint-Thierry, attribué longtemps à saint Bernard, était 
également connu. C’est à ces mêmes sources que se sont abreuvées 
les premières générations des moines cisterciens eux-mêmes. Tout 
cela prouve que la communauté d’Helfta était animée par l’esprit de 
Cîteaux. La jeune Gertrude, docile, douée, avide de savoir et de 
connaissance était grandement stimulée par l’ambiance studieuse de 
sa communauté, mais participait néanmoins aussi aux travaux dans 
les champs et les jardins. 



 Sainte Gertrude d’Helfta et la spiritualité cistercienne 209 

Helfta et la règle de saint Benoît 
À l’instar de leurs frères cisterciens, les moniales d’Helfta ont 

suivi la règle de saint Benoît comme le chemin de retour des enfants 
de Dieu de la région de la dissemblance vers la terre promise de la 
ressemblance, chemin de retour du fils – Gertrude traduit « fille 
perdue » – vers la maison du Père.  

Comme leurs frères, elles ont vécu leur vie monastique que saint 
Benoît désigne par le terme « École du service du Seigneur » – 
comme « École de l’amour ». La Règle est un chemin d’apprentissage 
de l’amour qui passe par les profondes vallées de l’humilité, car 
humilité et vérité sont le réceptacle pour l’amour divin. L’expression 
« profonde vallée » ou « abîme » revient d’ailleurs très souvent sous 
la plume de Gertrude, toujours par rapport à sa misère, ses 
négligences, ses impatiences, ses défauts, son indignité.  

L’échange extraordinaire entre plusieurs moniales, dont Gertrude 
et Mechtilde, sur leurs expériences intérieures et leurs témoignages 
consignés par écrit laissent supposer que la communauté d’Helfta 
favorisait l’amitié entre sœurs, amitié qui avait sa source dans l’ami-
tié avec le Seigneur Jésus, l’Ami par excellence, et comme but, la 
mise en commun des dons reçus, dont parle Baudouin de Ford, par 
les unes et les autres. « Toute amitié » pourtant, « qui n’avait pas son 
fondement en Dieu, était écartée » par Gertrude « comme danger 
mortel », commente sa sœur biographe. Ont-elles connu l’œuvre 
d’Aelred de Rievaulx, L’amitié spirituelle ? Ont-elles eu 
connaissance de la traduction de la parole de saint Jean « Dieu est 
amour » par « Dieu est amitié » ? Elles contemplent en effet Dieu 
tout proche qui assume notre humanité avec toutes ses blessures, sa 
misère, son péché, pour lui faire le don de sa surabondante et tendre 
miséricorde et le revêtir de sa divine beauté.  

L’œuvre de Dieu, la liturgie est célébrée à Helfta avec soin et 
ardeur. Mechtilde est chantre, Gertrude sous-chantre. La liturgie pré-
parée par la lectio divina est même le lieu privilégié de l’expérience 
spirituelle de l’une et de l’autre, et avant tout l’Eucharistie. On pour-
rait dire que la liturgie est pour elles la suite de la lectio–meditatio, 
elle est oratio–contemplatio. Elle est pour elles théologie vécue. 
Théologie du désir mutuel du Créateur et de la créature, de 
l’incarnation du Verbe divin et de la divinisation de l’homme. 
Théologie de la beauté de la Trinité, de l’effusion de sa grâce et de sa 
suppléance à l’humaine imperfection.  

C’est donc dans ce climat que Gertrude a vécu et qu’elle a marqué 
à son tour par son discret rayonnement. Je ferai référence, dans la 
suite, non pas aux cinq volumes de ses Œuvres spirituelles, mais au 



210 Gertrude Schaller, o.cist. 

seul volume II1, qui contient, dans le livre I du Héraut, mémorial des 
largesses de l’amour divin, la biographie de sainte Gertrude, rédigée 
par l’une des moniales du groupe des confidentes, et, dans le livre II, 
le récit de Gertrude elle-même. Elle l’a rédigé sur demande de ses 
supérieures, non sans une grande résistance, qui s’est finalement 
dissipée au feu de l’Esprit dans la conviction grandissante que la 
surabondance des dons reçus n’était pas destinée à elle seule, ni 
même à ses seules compagnes d’Helfta. Je citerai quelque peu aussi 
le livre des Exercices2, écrit par Gertrude pour aider et stimuler dans 
la prière celles et ceux qui ont sollicité son aide.  

La biographie de Gertrude  
Elle comporte deux phases. De sa naissance, le 6 janvier 1256, fête 

de l’Épiphanie, au 27 janvier 1281, donc après son 25e anniversaire, 
jour où sa vie passée est bouleversée.  

À partir de cette date, sa vie mystique prend son essor. Pendant 
quelques mois, elle est encore tiraillée entre ses habitudes et une 
nouvelle vie toute centrée sur la présence de Jésus, qui l’attire avec 
délicatesse, sans aucune contrainte. Puis elle ne fléchira plus jamais 
jusqu’à sa mort, le 17 novembre 1301. 

Il y a donc 20 ans entre son arrivée à Helfta comme petite fille de 
5 ans et cette rencontre du 27 janvier 1281 qu’elle considère comme 
la date de sa conversion et 20 ans de cette date jusqu’à sa mort. 

Que se passe-t-il ce jour-là ? Écoutons Gertrude elle-même : 
Que l’abîme de la Sagesse Incréée interpelle l’abîme de la Toute-
Puissance admirable pour la louange et l’exaltation de la Bonté 
merveilleuse qui dans l’excès de ta miséricorde, s’est déversée jusque 
dans la vallée profonde de ma misère. J’étais dans la vingt-sixième 
année de mon âge. Ce lundi sauveur précédait la fête de la 
Purification de ta Mère très chaste et tombait, cette année-là, le 27 
janvier ; l’heure de choix était, après Complies, celle des premiers 
instants du crépuscule. Dieu qui es Vérité, d’un éclat surpassant toute 
lumière et cependant, d’une pénétration que n’arrête aucun secret, 
ayant résolu de dissiper le nuage épais de mes ténèbres, tu mis ta 
délicatesse et ta tendresse à apaiser d’abord le trouble dont tu avais 
permis que mon cœur fût agité depuis plus d’un mois. Ce trouble, me 
semble-t-il, servait ton dessein d’abattre la tour de vaine gloire et de 
curiosité élevée dans mon cœur par mon orgueil, qui démentait le 
nom et l’habit que je portais ; et tu voulais pourtant, par ce chemin, 
me conduire à la connaissance de mon salut. (Héraut, II, I, 1 ; 
SC 139, p.  229)  

 __________________  

1. GERTRUDE D’HELFTA, Œuvres spirituelles, t. II : Le Héraut (Livres I et II) (Sources 
Chrétiennes, 139), Paris, Cerf, 1968. Seul, ce volume sera utilisé pour l’exposé. 

2. GERTRUDE D’HELFTA, Œuvres spirituelles, t. I : Les Exercices (Sources Chrétiennes, 
127), Paris, Cerf, 1967. 



 Sainte Gertrude d’Helfta et la spiritualité cistercienne 211 

Ce soir-là, après Complies, elle va au dortoir, salue une ancienne 
par une inclination de tête et la relevant, voit devant elle Jésus 
rayonnant de jeunesse et de beauté qui lui adresse les paroles du 
prophète Isaïe du répons Rorate coeli, qu’elle avait chanté pendant 
l’Avent : « Bientôt viendra ton salut. Pourquoi te consumer de 
tristesse ? » « Je te sauverai et te délivrerai, ne crains pas. » 
« Reviens enfin à moi, et je t’enivrerai du torrent de ma divine 
volupté » (Héraut, II, I, 2 ; SC 139, p.  231). 

À ce moment, Gertrude se découvre séparée de Jésus par une 
épaisse et infranchissable haie d’épines. Malgré son grand désir, elle 
ne peut aller vers Lui. Alors, c’est lui-même qui étend la main, sur 
laquelle elle perçoit « les joyaux brillants de ses cicatrices », et la 
soulève pour la placer à ses côtés. Ici débute son adhésion consciente 
de cœur et de volonté au Seigneur, l’épanouissement du désir qui 
devait l’avoir habitée depuis longtemps, mais contrarié par l’avidité 
de son intellect, comme elle le dit au chapitre II de son propre récit :  

Je te salue, Sauveur et Lumière de mon âme. Grâces te soit rendues 
[…] pour cette grâce exceptionnelle par laquelle tu as introduit mon 
âme à la connaissance et à la contemplation du fond intime de mon 
cœur dont jusqu’alors, je n’avais pas plus souci – si j’ose dire – que 
du dessous de mes pieds. Et voici que j’ai pris attentivement 
conscience de tout ce qui dans mon cœur portait offense à l’extrême 
délicatesse de ta pureté, et de tant de désordre et de confusion, qui 
faisaient complètement obstacle à ton désir d’y établir ta demeure. 
(Héraut, II, II, 1 ; SC 139, p.  233) 

Le commentaire de cet épisode que fait sa sœur biographe, auteur 
du livre I, me semble évoquer le traité de saint Bernard sur l’Amour 
de Dieu. Voici ce qu’elle dit :  

Ayant résolu […] de lui faire la grâce de la mener du visible à 
l’invisible, de la vie extérieure à la connaissance spirituelle, le 
Seigneur le fit par une révélation spéciale […] Elle comprit alors 
qu’elle était restée loin de Dieu dans la région de la dissemblance, en 
s’adonnant avec excès aux connaissances humaines et en négligeant 
jusqu’à ce jour d’ouvrir le regard de son esprit à la lumière des vérités 
spirituelles ; attachée trop vivement aux joies du savoir humain, elle 
s’était privée de savourer toute la douceur de la vraie sagesse. […] Le 
Seigneur la dépouillant du vieil homme et de ses activités, il la 
revêtait de l’homme nouveau, créé selon Dieu dans la justice et la 
sainteté de la vérité. D’où dès lors, passée de la rhétorique à la 
théologie, ruminant d’une manière toujours savoureuse tous les livres 
divinement inspirés qu’elle pouvait avoir ou se procurer, elle 
remplissait son âme comme jusqu’au bord des plus pertinentes et 
douces paroles de la sainte Écriture. (Héraut, II, I, 1 ; SC 139, p. 121) 

C’est donc par la connaissance d’elle-même, qui est, selon saint 
Bernard, le premier degré de l’amour, que commence la course 



212 Gertrude Schaller, o.cist. 

rapide de Gertrude vers une union toujours plus profonde de pensée 
et de volonté avec le Seigneur. Les experts de l’œuvre de saint 
Bernard disent que le verset de 1 Co 6, 17 « Celui qui adhère au 
Seigneur devient un seul esprit avec Lui » est cité 62 fois dans ses 
écrits. Cette adhésion de Gertrude de tout son cœur, de tout son 
esprit et de toutes ses forces au Seigneur ne se démentira plus jamais, 
même si elle est consciente de ses défauts, de ses négligences, de son 
inadéquation à l’amour miséricordieux qui se répand sans cesse sur 
elle, en elle. Elle s’épanouira en compassion avec Jésus devant ses 
blessures, en compassion avec ses sœurs et avec beaucoup de per-
sonnes laïques qu’elle s’efforcera d’aider par sa prière, ses conseils 
et ses traductions de parties des Saintes Écritures et d’autres écrits ; 
Cette compassion est, selon Bernard, le deuxième degré de l’amour.  

Chaque chapitre de ce livre II commence par une louange, une 
action de grâce pour la surabondante grâce reçue, encore et encore, 
dans ce qu’elle appelle « les marécages glissants de mon âme », les 
souillures de mon cœur, « le cloaque que je suis », etc., puis le récit 
d’une nouvelle expérience d’amour, qu’elle termine par le désir de 
mieux correspondre « à l’excessive tendresse de Dieu », par une plus 
profonde union de sa volonté avec la sienne. Nous pouvons 
découvrir là ce que saint Bernard désigne par le troisième degré de 
l’amour : aimer Dieu à cause du bien qu’Il nous fait. Ainsi, elle sera 
souvent conduite au désir de se perdre en Dieu, « la resplendissante 
et toujours tranquille Trinité » pour entrer dans cette Unité inalté-
rable, ce qui est le quatrième degré de l’amour. 

Nous connaissons tous, je pense, le sermon de Bernard sur le 
Cantique des cantiques, où il parle des visites du Verbe. Gertrude en 
parle non pas en général, mais de manière très concrète. Elles lui ar-
rivent à l’improviste au souvenir d’une Parole de l’Écriture montant 
de la mémoire, entendue ou lue « au moment de me coucher, au 
réfectoire à la collation du soir », pendant un office liturgique, 
pendant qu’elle est couchée, malade. J’aimerais assister avec vous à 
l’une de ces visites que je trouve particulièrement saisissante. Nous y 
voyons, comment agit en elle une Parole écoutée au cours de la 
liturgie et ce que Bernard entend par l’expression « visite du 
Verbe ». Je cite l’essentiel de ce chapitre 6 du livre II en omettant la 
louange initiale et l’affirmation de son indignité, qui ouvrent quasi 
chacun de ses chapitres. 

Je désire pendant cet exil de mon pèlerinage terrestre, retracer autant 
que je le puis ces béatifiantes délices et ces suavités si douces, par 
lesquelles « celui qui adhère à Dieu devient un seul esprit avec lui » 
(1 Co 6, 17). Il m’a été donné, à moi pauvre grain de poussière, de 
savourer quelques gouttes de cette béatitude infinie si abondamment 
répandue, et c’est ce que je vais raconter ici. 



 Sainte Gertrude d’Helfta et la spiritualité cistercienne 213 

C’était en cette nuit sacrée [la nuit de Noël] où les cieux parurent 
distiller le miel, lorsque la douce rosée de la Divinité descendit sur la 
terre, mon âme comme une toison sur l’aire de la communauté 
s’efforçait, dans sa méditation, d’être présente et comme active, par 
une attentive piété, à cette naissance divine où la Vierge enfanta un 
Fils, vrai Dieu et vrai homme. Presqu’en un éclair tenant du prodige, 
elle comprit comment lui était offert et reçu par elle comme en un 
lieu du cœur ce faible Enfant venant de naître et qui était, sans le 
paraître, « le don souverainement parfait, vraiment le don par 
excellence » (Jc 1, 16). Tandis que mon âme le tenait en elle, elle 
parut soudainement se transformer entièrement en la même couleur 
que lui, si on peut appeler couleur ce qui ne peut être assimilé à 
aucune qualité matérielle. Alors mon âme eut comme l’intelligence 
ineffable de ces mots : « Dieu sera tout en tous » (1 Co 15, 28) 
pendant qu’elle se sentait en possession de l’aimé, reçu au plus intime 
d’elle-même, et qu’elle se réjouissait que ne lui manquât point cette 
présence bénie de l’époux aux caresses pleines de charmes. Aussi 
s’abreuvait-elle avec une insatiable avidité à des paroles comme les 
suivantes qui étaient comme une coupe de miel présentée par le 
Seigneur : « De même que je suis la figure de la substance du Dieu 
Père » (He 1, 3) par nature divine, ainsi tu seras la figure de ma 
substance par ta nature humaine recevant en ton âme déifiée les 
rayons de ma divinité comme l’air ceux du soleil ; pénétrée comme 
jusqu’à la moelle par leur action, tu deviens capable d’une plus 
grande union avec moi. » (Héraut, II, VI, 1-2 ; SC 139, p.  257-259)  

Avec Gertrude, nous sommes dans le climat du Cantique des can-
tiques dans toute sa poésie et sa dramatique. De manière très person-
nelle, elle a assimilé l’enseignement de Bernard dans ses sermons. 
Nous rencontrons chez elle bien des termes du vocabulaire bernardin 
comme, par exemple, les couples misère/miséricorde ; dissemblance/ 
ressemblance ; les verbes former, déformer, réformer, transformer, 
conformer ; aspirer, respirer ; le bouquet de myrrhe. 

Ce qui constitue le lieu central où se rencontrent Bernard et 
Gertrude, ce sont certainement les plaies du Christ, surtout la blessure 
du cœur. Au chapitre IV du livre II, elle reproduit une prière qu’elle 
aimait réciter souvent :  

Ô très miséricordieux Seigneur, grave en mon cœur tes plaies divines 
au moyen de ton précieux sang, afin que j’y lise à la fois, et tes 
douleurs et ton amour. Que le souvenir de tes blessures reste à jamais 
dans le secret de mon cœur, pour y exciter une ardente compassion et 
y allumer le feu de ton amour. Fais-moi sentir le vide des créatures, et 
sois seul la douceur de mon âme. (Héraut, II, IV, 1 ; SC 139, p.  243) 

Quelque temps plus tard,  
Il me fut donné de connaître spirituellement que tu venais d’imprimer 
les stigmates de tes très saintes plaies sur des places réelles de mon 
cœur. Par ces blessures, tu as guéri mon âme, et tu m’as présenté la 



214 Gertrude Schaller, o.cist. 

coupe qui contient le nectar de l’amour. (Héraut, II, IV, 3 ; SC 139, 
p. 245) 

Gertrude a fait sien ce que dans le sermon 61 sur le Cantique, 
Bernard applique à l’Église.  

Elle n’a pas rougi de l’ignominie de la croix, elle n’a pas pris en 
horreur la brûlure de la Passion, elle ne s’est pas détournée des 
blessures livides du Seigneur. Elle se complaît même dans les 
blessures du Christ avec toute sa ferveur et y demeure par une 
méditation continuelle. Si elle entend ces paroles : « Ma colombe 
dans les trous du rocher », c’est qu’elle se tient dans les blessures du 
Christ avec toute sa ferveur et une méditation continuelle. (SCt 61, 7 ; 
SC 472, p. 255) 

Cette thématique mériterait une conférence de plus. Pour aujour-
d’hui, terminons par les paroles d’action de grâce de Gertrude elle-
même concernant les faveurs divines reçues qu’elle exprime dans le 
chapitre XXIII du livre II : 

Parmi ces faveurs, il en est deux que je place au-dessus des autres : la 
première est l’empreinte que tu as formée sur mon cœur, par les 
splendides joyaux de tes plaies sacrées. La seconde est cette blessure 
d’amour si profonde et si efficace que (dussé-je vivre mille ans dans 
le plus complet délaissement) je goûterais sans cesse un bonheur 
ineffable au souvenir de ces deux bienfaits. Ils me seraient à chaque 
heure une source suffisante de consolation, de lumière et de gratitude. 
(Héraut, II, XXIII, 7 ; SC 139, p.  337) 

Aussi Gertrude ne tarit pas d’action de grâce et de louange. Je 
considère sainte Gertrude comme un génie de louange, et ses sept 
Exercices comme sept symphonies musicales à la louange de 
l’intarissable torrent d’amour de la Trinité divine. Toute sa créativité 
littéraire est au service de cette musique qui jubile et chante à la 
gloire du Dieu de miséricorde et de tendresse et ainsi elle essaie de 
Lui rendre amour pour amour. Elle va jusqu’à prier le Seigneur  

de s’offrir à lui-même un sacrifice de jubilation, dans la joie festive 
de son amour, et que le Christ, le doux joueur de cithare, chante la 
première partie, s’accompagnant de l’organon de sa divinité et de la 
cithare de son humanité. (Exercices, VI, l. 423-426 ; SC 127, p. 231  

Le ministère de Gertrude de toujours et pour toujours est d’y asso-
cier une multitude d’âmes à la louange de la gloire de sa surabon-
dante grâce. 
Abbaye de la Maigrauge Gertrude SCHALLER, o.cist. 
Chemin de l’Abbaye, 2 abbesse émérite           
CH – 1700 FRIBOURG  


